Matthieu 3, 13-17 ; Esaie 42, 1-7 (Annecy 09/01/26)

Ce dimanche est, selon la tradition et le calendrier liturgique, le dimanche ou
I'on célébre, ou 'on commémore le baptéme du Seigneur, le baptéme de Jésus. Vous
ne vous en souvenez pas et moi non plus d'ailleurs, si je n'avais pas été regardé dans
mes archives, c'est par ces mots que j'avais, il y a 1 an, presque jour pour jour,
commencé ma prédication. Cela n’a rien d’étonnant puisque c'est un peu le principe
d'une tradition et d’'un calendrier théurgique que les choses se répétent a dates fixes.
Alors, rassurez-vous, je ne vais pas vous faire la méme prédication (encore que je me
demande qui s’en apercevrait), puisque ce n'est pas le méme texte. Mais, bien
evidemment, le texte de Matthieu parle lui aussi du baptéme de Jésus, puisque le
premier dimanche qui suit le premier janvier, c'est I'épiphanie et que le dimanche qui
suit I'épiphanie c'est la célébration du baptéme du seigneur...

Il'y a dans ce passage de Mathieu un petit d'échange entre le Baptiste et Jésus,
échange assez étonnant, voire amusant. On peut imaginer ce dialogue comme une
discussion a voix haute devant tout le monde, mais on peut aussi se la représenter
comme une sorte d’aparté. Cela arrive parfois au culte - ou dans n'importe quel
événement qu'on a préparé a plusieurs — lorsqu’un flottement apparait et que les
intervenants doivent régler un probléme imprévu ou qu’une mécompréhension se
révéle. « Euh... que fait-on ? as-tu prévu de... »

J'imagine assez bien le Baptiste s'approcher de Jésus et lui dire en baissant la
voix : « dis donc on a un souci, la ! Normalement, c'est toi qui devrais me baptiser, pas
le contraire ! » et Jésus qui répond quelque chose comme : « allez, laisse filer, si ¢a
se trouve, personne ne remarquera rien ». Simplement si Mathieu rapporte cet
échange, c'est que, justement, les gens se sont rendu compte que quelque quelque-
chose clochait. Oh ! certainement pas sur le moment! Il n'y avait aucune raison de
s'offusquer a ce moment-la, mais, par la suite, ce baptéme de Jésus par le Baptiste,
par Jean, soulevait un certain nombre de probleémes : le baptéme de Jean était un
baptéme de purification des péchés, de quels péchés Jésus devait-il se faire
pardonner, lui dont la confession de foi dit qu'il est né sans péchés ? Et si Jean baptise
Jésus, cela ne signifie-t-il pas qu’il lui est supérieur ? Aujourd'hui, nous n'avons pas
beaucoup de peine a imaginer que le disciple puisse surpasser le maitre ; c'est méme
une expression toute faite. Mais, a I'époque, on avait déja une vision un peu décliniste :
les nouvelles générations étaient pires que les précédentes, et les disciples moins
doués que les maitres... Ce baptéme de Jésus, si évident pour le lecteur d’aujourd’hui,
était plutét dérangeant pour les premieres générations de chrétiens. C'est
probablement la raison pour laquelle Matthieu s'est senti obligé de de relater ce
dialogue entre les deux hommes (seul I'évangéliste Luc laisse entendre qu'ils avaient
un lien de parenté). Il y a d’autres passages des évangiles qui essaient de résoudre
cette ambiguité, mais Matthieu est le seul a relater cet échange.

Alors qu'allons-nous faire de ces deux phrases échangées ? Allons-nous,
comme certains biblistes contemporains, modernes, dire : « Ah ben, voila, on a trouvé
la raison d'étre de ce dialogue écrit par Mathieu et qu’il a mis la pour justifier une
position théologique ; ce n’est pas trés intéressant, passons a la suite ». Nous
pourrions inversement reprendre une vision plus classique, plus traditionnelle, en
disant : « Eh bien ! Si Mathieu la mise la c'est parce que ce dialogue a eu lieu donc |l
faut qu'on le sache ». Cette seconde position ne prend pas plus au sérieux le passage
et ne lui accorde pas plus d’intérét que l'autre, peut-étre méme moins. Que peut-on
faire aujourd'hui d'un tel une telle conversation ?

Pour moi, il n'est pas indifférent qu’elle ait eu lieu a propos de quelque chose
d'assez important, ou appelé a devenir, c’est a dire le baptéme. Quand je dis « quelque



chose », j'entends un rite - ou un sacrement si on veut parler a un langage plus
conforme. |l ne s’agit pas de n'importe quel rite justement, un des rares que le
protestantisme ait conservés et auxquels il attache une importance non négligeable.
Que nous dit donc cette phrase de I'évangile sur nos pratiques rituelles ? sur ce sur ce
qui méme fonde cette pratique ? Reconnaissez avec moi qu'il n'est pas innocent que
I'évangile raconte que le rite fondateur de ce qui marque chez nous le début de la foi -
ou du chemin de la foi - n'ait pas été conforme des l'origine.

Le seul modele que les disciples auront du baptéme c'est celui de Jésus par
Jean le Baptiste. Or, nous dit Mathieu, le seul baptéme décrit n'est pas fait
correctement. Jésus dit méme : « laisse faire pour le moment... » « pas grave ». Nous
verrons, dans les récits du livre des Actes, que les baptémes ne suivent pas un rituel
tres construit, tres formel. Je m'étonne donc a chaque fois que, dans mes
conversations, notamment avec de collégues d'autres Eglises, mais pas seulement,
de ce qu'on me parle de la validité du baptéme : « Oui... mais si on fait de telle ou telle
maniére, avec ou sans ¢a, dans telle condition, est-ce que le baptéme est valide ? »

Valide aux yeux de qui ? je vous le demande. Je ne sais pas comment vous
vous représentez le Royaume de Dieu, mais, quant a moi, je ne l'imagine pas pourvu
d’'une administration vérifiant si vous avez le bon tampon et la bonne signature sur vos
différents documents. Je n'ai rien contre I'administration terrestre, je suis méme prét a
lui reconnaitre une certaine utilité, voire une nécessité, mais j'espére bien qu’elle n'a
pas son équivalent au niveau céleste, je prie qu’il n’existe aucune bureaucratie divine.

Néanmoins, Jésus a voulu étre baptisé ; donc le baptéme, a défaut de validité,
a une importance, une signification pour lui. Laquelle ? Si nous écartons d’emblée et
par principe en ce qui concerne Jésus l'idée d’une purification du péché, que nous
reste-il ? Jésus se joint a son peuple, a une aspiration de son peuple : celui d’'un
rapprochement avec Dieu. Lui le Fils incarné, Dieu qui s’est approché, Emmanuel,
Dieu avec nous, ne regarde pas de haut nos pratiques imparfaites et nos aspirations
maladroites. Il y participe par solidarité et leur donne un sens, une Iégitimité. Mais cette
légitimité, nous rappelle Matthieu, ne réside pas dans leur conformité a un rituel établi
ou a une doctrine irréprochable, mais par la grace et 'amour de Dieu en Jésus-Christ.

Cela ne signifie évidemment pas que la forme soit sans importance : Jean et
Jésus n’ont pas transformé le baptéme en comédie musicale, ni se sont mis a danser
la polka. En acceptant d’étre baptisé et en ne baptisant jamais lui-méme, Jésus ne
nous enseigne-t-il pas que nos rites ne sont que purement humains MAIS qu’ils ont de
l'importance, y compris aux yeux de Dieu, qu’ils sont a prendre au sérieux, sans
jamais, toutefois, étre divinisés.

Nous ne devons pas confondre I'acte humain exécuté — le baptéme et la céne
en ce qui concerne les protestants — avec la signification spirituelle accordée par Dieu.
C’est ce que l'on appelle un symbole : quelque-chose d’humain qui signifie, qui
représente, qui dit et rappelle une réalité divine. Dans la foi biblique, il 'y pas de place
pour le mépris des pratiques tout humaines qui parlent de Dieu ; mais il y a un refus
de les diviniser, de les absolutiser : ne jamais confondre le geste avec ce qu'il signifie,
ne pas identifié le signifiant au signifié : c’est une tentation toujours présente.

Il n'est pas indifférent d’étre ou ne pas étre baptisé. Non pas que le baptéme
aurait une valeur en lui-méme, « ex opere operato » comme on dit en théologie, mais
parce qu’il est important que I'on sache que I'amour de Dieu en Jésus-Christ valide
notre vie et lui donne une valeur ; or le baptéme est le signe de cet amour. Que ce
signe ait été posé au tout début de votre vie, avant méme que vous ne le compreniez,
qu’il ait été demandé au moment de votre passage a I'age adulte, ou a un age plus



avance, peut avoir de I'importance pour vous, il n’en a aucune sur la grace signifiée.
L'important est que vous soyez conscient aujourd’hui de cette grace.

J’entends déja certains affirmer : « oui, mais on peut se passer de tout ce fatras
symbolique ! il suffit de comprendre ce qu'il signifie et c’est bon ! » Oui, en théorie, en
théorie seulement. C’est donner un peu trop de place a la dimension intellectuelle,
voire cérébrale, au détriment de la dimension corporelle. Tentation trés protestante !

La tentation est de diviser 'lhomme, de ne s’adresser qu’a son intellect, qu’a ses
émotions ou qu’a son corps. Or la foi concerne tout cela, parce que Dieu considére
toute notre personne ! C’est pour cela que les rites — méme imparfaits, nécessairement
imparfaits — sont utiles et nécessaires.

lls nous rappellent, dans tous les aspects de notre vie, cette parole que le
baptéme du Christ nous a fait savoir : En Jésus, vous étes les enfants bien-aimés de
Dieu. C’est une joie pour Dieu, que cela le soit aussi pour vous. !



